
1 

 

    

Иван Ильин (1883 - 1954) 

О ВОСПИТАНИИ В ГРЯДУЩЕЙ РОССИИ
1
  

 

  У Ивана Ильина пророческий дар — должно быть, от библей-

ского Ильи-пророка. Он многое предвидел, и ко многому показал ду-

ховную дорогу. Выход в России многотомного Собрания сочинений 

этого религиозного мыслителя (в издательстве «Русская книга» вы-

шло в свет уже 26 томов его под редакцией Ю.Т. Лисицы) — событие 

масштаба неизмеримого. Но внешне страна словно и не заметила, что 

к ней вернулся один из лучших ее сынов — в своих творениях. Вер-

нулся, чтобы помочь, подсказать, как соединить Россию ту и эту в 

глазах Господа, как сшить зияющую и по сей день рваную рану на те-

ле единой в вечности России. 

В Иване Ильине Россия обрела еще одну крупнейшую фигуру 

своей культуры, еще одного гения. В полной мере Ильин, конечно, 

будет оценен в нашем многострадальном Отечестве не сегодня. Стра-

на не готова воспринять его идеи духовно и всецело. Но готовить поч-

ву к будущему восприятию этих идей необходимо. Каждая страница 

из ильинского наследия — драгоценный вклад в отечественные фило-

софию, педагогику, литературу, право. По мере своих сил журнал
2
  

будет помогать своим читателям переворачивать эти страницы. Они 

написаны вдалеке от России, но, возможно, это «далеко» и было необ-

ходимо — для того чтобы эти страницы были написаны. В1922 году 

Ильин покидал Россию на «философском пароходе». И в этом расста-

вании был трагизм. Но в этом трагизме была радость будущей встречи 

с Россией. Она происходит сегодня, на наших глазах.  

                                           
1Ильин И.А. Наши задачи. Историческая судьба и будущее России: Статьи 1948—1954 гг.  

                    Т. 2.  М., 1992.  

 
2 Научно-просветительский журнал «Духовно-нравственное воспитание» 



 2 
... Возможно, что из наших, старших поколений лишь немно-

гие доживут до освобождения родины и лишь совсем немногие смогут 

принять участие в ее возрождении. Но именно это предвидение обя-

зывает нас смотреть вперед и вдаль и готовить для новых русских по-

колений тот материал выводов и руководящих линий, который мы 

выстрадали и выносили за эти десятилетия и который поможет им 

справиться с их претрудной задачей. Мы должны высказать и пись-

менно (по возможности и печатно!) закрепить в отчетливых и убеди-

тельных формулах то, чему нас научила история, чему нас умудрила 

наша патриотическая скорбь.  

 Грядущая Россия будет нуждаться в новом, предметном пита-

нии русского духовного характера; не просто в «образовании» (ныне 

обозначаемом в советии пошлым и постылым словом «учеба»), ибо 

образование, само по себе, есть дело памяти, смекалки и практиче-

ских умений в отрыве от духа, совести, веры и характера. Образова-

ние без воспитания не формирует человека, а разнуздывает и пор-

тит его, ибо оно дает в его распоряжение жизненно выгодные воз-

можности, технические умения, которыми он, — бездуховный, бес-

совестный, безверный и бесхарактерный, — и начинает злоупо-

треблять. Надо раз навсегда установить и признать, что безграмот-

ный, но добросовестный простолюдин есть лучший человек и лучший 

гражданин, чем бессовестный грамотей, и что формальная «образо-

ванность» вне веры, чести и совести создает не национальную 

культуру, а разврат пошлой цивилизации. 

Новой России предстоит выработать себе новую систему 

национального воспитания и от верного разрешения этой задачи 

будет зависеть ее будущий исторический путь. 

Мы видели, как русская интеллигентская идеология XIX века 

подожгла Россию, вызвала великий пожар и сама сгорела в его огне. 

Мы знаем также, что русский народ жив и будет восстанавливать свое 

государство на пепелище революции. Мы же, русская интеллигенция, 

кость от кости русского народа, дух от духа, любовь от его любви и 



 3 
гнев от его гнева — мы, никогда не верившие ни в какую «послепет-

ровскую» пропасть, якобы отделившую нас от нашего народа, и ныне 

неверящие ни в какой «разрыв» между внутренней и зарубежной Рос-

сией, — мы обязаны осознать причины нашего государственного 

крушения, найти его истоки в строении и укладе русской души, 

обрести и в самих себе эти больные уклоны и преодолеть их (все эти 

национальные заблуждения и соблазны, все это больное наследие 

уделов, татарщины, сословности, крепостничества, бунтов, заговор-

щичества, утопизма и интернационализма) — преодолеть и вступить 

на новый путь. 

Россия выйдет из того кризиса, в котором она находится, и воз-

родится к новому творчеству и новому расцвету — через сочета-

ние и примирение трех основ, трех законов духа: свободы, любви и 

предметности. 

Вся современная культура сорвалась на том, что не сумела со-

четать эти основы и блюсти эти законы. Она захотела быть культурою 

свободы и была права в этом; но она не сумела стать культурою серд-

ца и культурою предметности, — и это запутало ее в противоречии и 

привело ее к великому кризису. Ибо бессердечная свобода стала сво-

бодой эгоизма и своекорыстия, свободой социальной эксплуатации, а 

это повело к классовой борьбе, к гражданским войнам и революциям. 

А беспредметная и противопредметная свобода — стала свободой 

беспринципности, разнуздания, безверия, «модернизма» (во всех его 

видах) и безбожия. Все это связано взаимно; все это есть единый про-

цесс, приведший к великому кризису наших дней. Реакцией на это 

явился зажим бессердечной и беспредметной свободы в государ-

ственно-партийные, диктаториальные тиски, — то коммунистические, 

то буржуазно-националистические. Этот бюрократически организу-

ющий зажим должен был бы, казалось, устранить известные ан-

тисоциальные проявления свободы, злоупотребления ею и водворить 

большую социальность при несвободе. 



 4 
На самом же деле несвобода (отрицательная функция) ему 

удается вполне, а большая социальность (положительная, творческая 

функция) — не удается ему: на место прежней свободной несоциаль-

ности водворяется новая несвободная антисоциальность, и народ по-

падает в наихудшие и найтягчайшие условия жизни, известные в ис-

тории. Социализм и коммунизм отнимают у людей свободу и не дают 

им ни социальной справедливости, ни духовного творчества. 

Это объясняется тем, что осуществить социальную справедли-

вость могут только люди с сердцем и с предметною волею, ибо спра-

ведливость есть дело живой любви и живого совестного созерцания, 

т.е.— предметно настроенной и устроенной души. Ошибочно прини-

мать справедливость за равенство, ибо справедливость есть пред-

метное неравенство людей. Наивно воображать, будто достаточно 

последовательной доктрины и последовательного рассудка для того, 

чтобы справедливость была найдена и водворена и чтобы люди нача-

ли новую социальную жизнь. Ибо рассудок без любви и без совести, 

неукорененный в живом созерцании Бога, есть разновидность чело-

веческой глупости и черствости, а глупая черствость никогда еще не 

делала людей счастливыми. 

Из трех великих основ всякой человеческой жизни и культуры 

— свободы, любви и предметности — ни одна не может быть упразд-

нена или упущена: необходимы все три и все три обусловливают одна 

другую взаимно. Если бессердечная свобода ведет к не-

справедливости и эксплуатации, то беспредметная свобода ведет к ду-

ховному разложению и социальной анархии. Но бессердечная и бес-

предметная несвобода ведет к еще более тяжкой рабской несправед-

ливости и глубокой деморализации. 

Свобода необходима человеческому инстинкту и духу, как воз-

дух телу. Но она должна быть наполнена жизнью сердца и предмет-

ной воли. Чем больше сердца и предметной воли у человека, тем ме-

нее опасны ему соблазны свободы и тем больший смысл она приобре-



 5 
тает для него. Спасение не в отмене свободы, а в ее сердечном 

наполнении и предметном осуществлении. 

Именно этим определяется путь грядущей России. Ей нужно 

новое воспитание: в свободе и к свободе; в любви и к любви; в пред-

метности и к предметности. Новые поколения русских людей должны 

воспитываться к сердечной и предметной свободе. Эта директива — 

на сегодня, на завтра и на века. Это единственно верный и главный 

путь, ведущий к расцвету русского духа и к осуществлению хри-

стианской культуры в России. 

Для того чтобы выяснить это до конца, необходимо сосредото-

читься на идее предметности. 

События последнего века показали нам, что свобода совсем не 

есть последняя и самодовлеющая форма жизни: она не предопределя-

ет ни содержания жизни, ни ее уровня, ни направления. Свобода дает-

ся человеку для предметного наполнения ее, для предметной жизни, 

т. е. для свободной жизни в Предмете. Что же есть Предмет и что та-

кое предметная жизнь? 

Каждое существо на земле и каждое тело человеческое имеет 

некоторую цель, которой оно и служит. При этом можно иметь в виду 

чисто субъективную цель, зовущую человека к удовлетворению его 

личных потребностей и ведущую его к личному успеху в жизни. Но 

можно иметь в виду и объективную цель, последнюю и главную цель 

жизни, по отношению к которой все субъективные цели окажутся 

лишь подчиненным средством.  

Это есть великая и главная цель человека, осмысливающая 

всякую жизнь и всякое дело, цель, на самом деле прекрасная и свя-

щенная, — не та, ради которой каждый отдельный человек гнется и 

кряхтит, старается и богатеет, унижается и трепещет от страха, но та, 

ради которой действительно стоит жить на свете, ибо за нее сто-

ит бороться и умереть. Для животного такою целью является про-

должение рода, и в служении этой цели мать-самка отдает свою жизнь 

за детеныша. Но у человека есть более высокая, духовно-верная цель 



 6 
жизни, на самом деле и для всех драгоценная и прекрасная, или если 

собрать все эти определения в простой и скромный термин, — Пред-

метная. 

Человеку стоит жить на свете не всем, а только тем, что 

осмысливает и освящает его жизнь и самую его смерть. Всюду, где 

он живет нестоящим, — пустыми удовольствиями, самодовлеющим 

накоплением имущества, кормлением своего честолюбия, служением 

личным страстям, словом, всем, что непредметно или противопред-

метно, — он ведет жизнь пустую и пошлую, и всегда предаст свою 

цель, как только встанет выбор между этой пустой целью и самой 

жизнью. Ибо он сейчас же рассудит так: — спасу жизнь, — останется 

надежда на удовольствия и приятности; погибну за удовольствия и за 

богатство, — утрачу и их, и жизнь. Но если у человека есть предмет-

ная, священная цель жизни, то он мыслит обратно: если предам мою 

предметную цель, то потеряю и самый смысл жизни, а на что мне 

жизнь без смысла и святыни?.. — такая жизнь мне не нужна, а пред-

метная цель священна и необходима и тогда, если моя личная жизнь 

на земле прервется...                                                                    

22 мая 1953 г. 

 

Жить предметно — значит, связать себя (свое сердце, свою 

волю, свой разум, свое воображение, свое творчество, свою борьбу) с 

такой ценностью, которая придаст моей жизни высший, последний 

смысл. Мы все призваны к тому, чтобы найти эту ценность, связать 

себя с нею и верно осмыслить ею наш труд и направление нашей жиз-

ни. Мы должны увидеть оком сердца предметное значение и назна-

чение нашей жизни. Ибо в действительности мы все служим некоему 

высшему Делу на земле — Божьему Делу — «прекрасной жизни» по 

слову Аристотеля, «Царству Божьему» по откровению Евангелия. Это 

есть единая и великая цель нашей жизни, единый и великий Предмет 

истории. И вот, в его живую предметную ткань мы и должны вклю-

чить нашу личную жизнь. 



 7 
Мы найдем свое место в этой ткани, увидев с силою очевид-

ности, что жизнь русского народа, бытие России, — достойное, твор-

ческое и величавое бытие, — входит в это Божье Дело, составляет его 

живую и благодатную часть, в которой есть место для всех нас. 

Кто бы я ни был, каково бы ни было мое общественное поло-

жение, — от крестьянина до ученого, от министра до трубочиста, — я 

служу России, русскому духу, русскому качеству, русскому величию; 

не «маммону» и не «начальству»; «не личной похоти» и не «партии»; 

не «карьере» и не просто «работодателю»; но именно России, ее спа-

сению, ее строительству, ее совершенству, ее оправданию перед Ли-

цом Божьим. 

Жить и действовать так, значит жить и действовать согласно 

главному, предметному призванию русского человека: это значит 

жить предметно, т. е. — службу превратить в служение, работу в 

творчество, интерес во вдохновение, «дела» освятить духом Дела, за-

боты возвысить до замысла, жизнь освятить Идеей. Или, что то же са-

мое, — ввести себя в предметную ткань Дела Божия на земле. 

Предметность противостоит сразу—и безразличию и 

безоглядному своекорыстию, — этим двум чертам рабского харак-

тера. 

Воспитать к предметности значит, во-первых, вывести чело-

веческую душу из состояния холодной индифферентности
1
 и слепо-

ты к общему и высшему; открыть человеку глаза на его включенность 

в ткань мира, на ту ответственность, которая с этим связана, и на те 

обязательства, которые из этого вытекают; вызывать в нем чутье и 

вкус к делам совести, веры, чести, права, справедливости, церкви и 

родины. Поэтому стать предметным человеком — значит проснуться 

и выйти из гипноза бездействия и страха, растопить свою внутрен-

нюю льдину и расплавить свою душевную черствость. Ибо пред-

метность противостоит прежде всего безразличию. 

                                           
1 Индифферентность – равнодушие, безучастность, безразличие. 



 8 
Воспитать к предметности — значит, во-вторых, отучить 

человека от узкого и плоского своекорыстия, от того «шкурничества» 

и той беспринципной изворотливости, при которых невозможно ника-

кое культурное творчество и никакое общественное строительство. 

 Стать предметным человеком — значит, преодолеть в себе 

примитивный и безоглядный инстинкт личного самосохранения, тот 

наивный и циничный эгоизм, которому недоступно высшее измере-

ние вещей и дел. 

Человек, не обуздавший своего животного себялюбия, своего 

практического эгоцентризма
1
, не открывший себе глаза на своё при-

звание — служить, не научившийся преклоняться перед высшим 

Смыслом и Делом, перед Богом, будет всегда существом социально 

опасным. Так, Предметность освобождает душу не только от душев-

ного безразличия, но и от скудости и пошлости личного эгоцентриз-

ма
1
. 

В этих двух требованиях содержится азбука предметного 

воспитания. И надо признать, что вне её — всякое вообще воспи-

тание мнимо и призрачно, и всякое вообще образование мертво и 

формально. Самое важное, что должна дать человеку семья и 

школа — это предметно открытый взор, предметно живое сердце 

и предметно готовую волю. 

Человек должен видеть и разуметь ткань Божьего Дела на 

земле, — чтобы знать, как можно войти в нее и как следует включать 

себя в ее жизнь; чтобы сердце его отзывалось на явления и события в 

этой ткани, как на важные, драгоценные, вызывающие радость и го-

ре; чтобы воля была способна и готова жертвовать этой ткани своим 

личным интересом и служить ей не за страх и не за долг, а за любовь и 

за совесть. 

Ныне, как, может быть, еще никогда, Россия нуждается в та-

ком воспитании. Ибо ранее в России была жива религиозная и пат-

                                           
1 Эгоцентризм (от лат. ego - я и центр) – отношение к миру, характеризующееся сосредото-

ченностью на своём  индивидуальном «Я». 



 9 
риотическая традиция такого духа и такого воспитания. А ныне ста-

рые традиции порваны, а новые еще не завязались и не сложились. 

Завязать и укрепить их и должна система предметного воспитания. 

Духовная предметность души является, как сказано, выходом 

из безразличия и своекорыстия. Но этим преодолением, которое имеет 

лишь отрицательное, а не положительное значение, предметность не 

определяется и не исчерпывается. По существу же идея предметной 

жизни и предметного человека может быть описана так. 

Преодолев свое безразличие, человек должен найти себе насто-

ящее и достойное содержание жизни. Он должен цельно полюбить 

нечто такое, что на самом деле заслуживает цельной любви и предан-

ного служения. Это значит, что настоящая предметность имеет два 

измерения: субъективно-личное и объективно-ценностное. 

Первое измерение, субъективно-личное, определяет действи-

тельно ли я предан моей жизненной цели, искренен ли я в этой пре-

данности, целен ли я в этой искренности и, наконец, действую ли я 

согласно этой преданности, искренности и цельности. Второе измере-

ние, объективно-ценностное, определяет, не ошибся ли я в выборе мо-

ей жизненной цели, действительно ли мой «предмет» Предметен, 

действительно ли моя цель священна и правда ли ею стоит жить и 

за нее стоит бороться и, может быть, умереть. Ибо в жизни возмож-

ны разные пути и перепутья. 

Так, возможно, что человек субъективно — «предметен», а 

объективно нет. Это значит, что он страстно, искренно и деятельно 

предан ошибке, напр., какому-нибудь вредному, обольстительному 

учению, ложной политической цели, нелепой и лукавой вере... 

Тогда возникает страстное и искреннее кипение в пустоте или 

соблазне. — Но возможно и обратное, — когда человек высказывается 

в пользу верной цели, которою действительно стоит жить и за которую 

стоит бороться до смерти, но сам он относится к ней холодно, не имея 

для нее ни любви, ни жертвенности, ни борьбы. Тогда возникает вер-

ная формула Предмета, не больше, а может быть, еще и аффектиро-



 10 
ванная

1
 декламация о Предмете, верная по содержанию, но фаль-

шивая по чувству и скользко-предательская в жизни. В-третьих, воз-

можно и такое положение дела, при котором субъективно-холодный 

человек холодно разговаривает о Предметно неверных или соблазни-

тельных целях жизни. 

Однако верна и духовно значительна четвертая возможность, 

когда человек искренно, цельно и деятельно предан Предметной цели, 

т. е. делу Божьему на земле, напр., церкви, науке, искусству, духовно-

му воспитанию своего народа, организации справедливой жизни, спа-

сению своей родины, выработке свободного и справедливого права. И 

эта возможность есть единственно верная. 

Тогда душою человека владеет двойная или подлинная 

Предметность. Она захватывает его душу, осмысливает его жизнь, 

делает его цельным и огненным и придает его жизни религиозный 

смысл, даже и тогда, когда он сам себя не считает ни верующим, ни 

церковным, — ибо сокровенная религиозность глубже явной и не-

зримая церковь обширнее зримой. 

Такой человек переживает свой Предмет — сразу — как дале-

кую цель, как объективное — будущее желанное событие, и в то же 

время — как близкую реальность, как вдохновляющую его силу, как 

подлинную ткань бытия, которая захватывает и его личные силы. 

Настоящий человек ищет в своей жизни, прежде всего — Предметнос-

ти, т. е. Дела Божьего на земле; он углубляет до него каждую жиз-

ненную задачу, каждое жизненное отношение; он освещает из него 

все дела, исходит из него, как из задания, и восходит к нему, как к 

цели. 

Все это придает ему особый дух — дух искания, ответствен-

ности и служения, без которого человек остается обывателем или ка-

рьеристом, слугою своих страстей или медиумом чужих влияний, а 

может быть, и хуже — лисой, хамелеоном и предателем. По духу ис-

                                           
1 Аффект – бурная кратковременная эмоция (напр. гнев, ужас) возникающая, как правило, в  

                    ответ на сильный раздражитель. 



 11 
кания, ответственности и служения предметные люди легко и 

быстро узнают друг друга, и тот, кто раз приобщился ему, быстро 

научивается без ошибки узнавать его: он узнает его и у Конфуция, и у 

Сократа, и у Марка Аврелия, и у Вильгельма Оранского, и у Карлейля,, 

а у нас в России — он узнает его и в православном старце, и в Петре 

Великом, и в Суворове, и у праведников Лескова, и будет прав, ибо 

этот дух действительно создавал и строил Россию. 

И вот каждое такое открытие, каждое такое знакомство 

будет ему духовной радостью и будет вызывать в нем желание — 

включить узнанное в свою жизнь; а если это живой человек, то свя-

заться с ним крепко и надолго полнотою доверия и братским сотруд-

ничеством. Предметные люди — братья перед Лицом Божиим; они 

суть как бы живые нити Божьей ткани на земле; или — живые 

струи Его потока; граждане Его медленно возрастающего Цар-

ства. И именно этим объясняется присущее им стремление пробудить 

в других чувство Предметности, сознание Предмета, искание Пред-

метности, чувство предметной ответственности. 

Вот почему Предметность можно было бы описать как включе-

ние себя в Дело Божие на земле; или как вплетение себя в Его 

ткань; или как вхождение в Его поток; как отождествление своего 

дела с Его Делом, своего успеха с Его успехом, своей силы с Его си-

лою. И этому соответствует измерение его мерилами и его успехами 

— своей жизни, своей ответственности, своих решений, своей право-

ты, своей удачи и победы. 

Ткань этого Дела реально присутствует во всем: в природе и 

в человеке; в самом человеке (в теле, в душе и в духе) и в его культу-

ре; в индивидуальной жизни, и в народной жизни; в семье и в воспи-

тании; в церкви и в вере; в труде и в хозяйстве; в праве и в государ-

стве; в науке и в искусстве; в деяниях воина и в деяниях монаха. Надо 

научиться воспринимать ее, видеть ее, радоваться ей, пребывать в 

ней и служить ей. И воспитание человека тем лучше и глубже, чем 

больше оно сообщает ему это умение. 



 12 
Можно было бы сказать, что Предметность есть единый и 

общий источник всех благих побуждений человека, ибо все они 

определяются словами «хочу Божьего Дела» и «служу Божьему Де-

лу». Все благие дела и побуждения человека суть видоизменения 

Предметности; и любовно-творческое отношение к природе, и само-

воспитание, и строительство семьи, и дружба двух людей, и хозяй-

ственное вдохновение, и чувство ответственности и вины, и социаль-

ное чувство, и правосознание, и верный патриотизм, и совестный акт, 

и научная совесть, и художественное созерцание, и молитва, и цер-

ковное сознание — все это разновидности «божеского» подхода к 

Божьему Делу на земле. 

Это есть то, в чем нуждается всегда все человечество, но чего 

ищут и чем владеют только лучшие люди. Все великие религии хотели 

и доныне хотят этого; — все монашеские ордена; все организации 

братства чести и служения (начиная от университета и кончая арми-

ей), все они ищут именно Предметности в своей сфере. И духовный 

уровень каждого такого человеческого союза определяется именно 

тем, поставлены ли в нем на должную высоту — воля к Предметно-

сти и организация Предметности. 

Ибо есть своя особая Предметность в церкви, и своя особая 

Предметность в науке и преподавании, и своя Предметность в суде и 

управлении, своя Предметность в искусстве, своя Предметность в 

армии. И все то, что называется в жизни — лицеприятием, непотиз-

мом
1
, святокупством, взяткою, криводушием, гражданскою трусо-

стью, политической продажностью, завистью, лестью, предатель-

ством, бесчестием, карьеризмом, лукавством, интригою, или же, вы-

ражаясь русскими летописными словами, — «кривдою» и «воров-

ством», — все это разлагает нравы и создает растленную культуру и 

больную государственность, сводится к отсутствию Предметности в 

душе и  жизни. 

                                           
1 Непотизм – кумовство. 



 13 
Но надо сказать и обратное: нет более крепкого и плодо-

творного единения на земле, как единение людей в духовной Пред-

метности — в совместной молитве, в духовной близости брака и 

дружбы, в настоящем академическом  сотрудничестве, в воинском 

братстве единой армии, в предметно-политическом единочувствии, в 

патриотическом подъеме. 

 31 мая 1953 г. 

 

Тот, кто испытал влияние Предметности на человеческую ду-

шу, тот сразу поймет, если я скажу: Предмет есть некая живая и 

священная стихия, субстанция или «эссенция» духовной жизни, 

которая несет человеку множество драгоценных даров. 

И, прежде всего, она дает ему чувство предстояния: «есть не-

что высшее и большее, нежели я сам, такое, что я вижу и к чему я 

стремлюсь, что мне светит и зовет меня и с чем я связан благоговени-

ем и любовью». 

И далее — чувство ответственности: ибо это предстояние 

связывает меня, возлагает на меня обязанности и полномочия, за осу-

ществление коих я отвечаю. 

Отсюда новый дар: чувство реальной силы, которая призвана к 

действию, так, что решения ее не безразличны и усилия ее не бес-

сильны, но необходимы и драгоценны в плане Божьего Дела. 

С этим связан новый драгоценный дар — чувство служения, 

т.е. уполномоченного и призванного самостоятельного делания перед 

Лицом Божиим, чувство несения бремени, разрешения заданий, — 

словом, творческого участия в деле мироустроения. 

В естественной связи с этим стоят новые дары Предметности: 

с одной стороны, — неподдельное смирение, ибо предстоящий духов-

ной субстанции мира чувствует свою малость и беспомощность, и от-

ветственный знает, за что и перед Кем он отвечает, и несущий служе-

ние учится скромности и смирению; — а с другой стороны — Пред-

метное служение дает человеку уверенность в своей правоте, которая 



 14 
свободна и от самомнения, и от гордости, — и некую духовную 

строгость и властность, которые проистекают непосредственно из 

чувства Предметной наполненности, призванности и силы. 

Человек, живущий ответственным Предметным созерцанием, 

есть вдохновенный человек, а настоящее вдохновение есть именно 

проявление Предметности и ее дар; человек во вдохновении дышит 

законом самого Предмета, выговаривает Его содержание, осуществ-

ляет Его ритм; и так обстоит везде — в искусстве, в науке и в полити-

ке. Именно поэтому Предметному человеку присущ дар верного целе-

полагания, ибо цели, которые он видит и ставит, имеют всегда дале-

кую силу и высокий смысл; они бывают верны и в земном, эмпири-

ческом плане, но никогда не ограничиваются им и не исчерпываются, 

потому что их главная сила и их главный смысл — в «небесно-

земном» плане, т. е. в том, что они включены в ткань Божьего Дела. 

Предметный человек — знает он о том или не знает, а иногда 

он об этом и не знает, — есть орудие или орган Дела Божьего на 

земле, а потому и судьба его не безразлична в высшем плане бытия, и 

сам он спокойно поручает себя Руке Божией, — вот так, как Пушкин 

выговорил это в своем «Арионе» и как Тютчев выговорил это о самом 

Пушкине («Ты был богов орган живой»...) 

Такой человек не считает свой земной конец «гибелью» и не 

верит в неуспех или поражение своего земного дела: ибо он знает, что 

«его» дело не есть только «его» дело, а есть Дело Предметное, и по-

тому — Божие, что неудача его есть лишь видимая неудача и что ко-

нечная победа его обеспечена высшею Силою. Образно это можно бы-

ло бы выразить так: он всю жизнь как бы держится правой рукой за 

небо. Во всяком случае, он твердо знает, где находится его главная 

опора и Кто в конечном счете решает его судьбу.. 

Все это можно было бы выразить так, что Предметность дает 

человеку верное чувство собственного духовного достоинства. 

Напрасно современные безбожники полагают, будто Бог есть 

фантастическое существо, пребывающее где-то «за облаками», о коем 



 15 
мы воображаем всякие страхи и перед которым мы все время уни-

жаемся. На самом деле вера в Бога не унижает и не обессиливает че-

ловека, а, напротив, возносит его, преображает и укрепляет его объ-

ясняется тем, что Божие присутствие и веяние мы воспринимаем в 

нас самих, и притом не страхом, а любовью не протестом, а радо-

стью, и не унижением, а преображением и вознесением. 

Это любовь и радость, это восприятие и созерцание Божьего 

веяния сердцем и волею, это осуществление Его воли, как своей, и 

признание всего этого мыслью — нисколько не унижает человека, а 

преображает и возносит его. Безбожники представляют себе отноше-

ние человека к Богу, как отношение маленькой и слабой вещи к 

огромной и сильной, т. е. как внешнее отношение, — какое-то «вне-

стояние» и «противостояние», страшное, угрожающее... — вот-вот 

обрушится гора и раздавит... 

На самом же деле все это обстоит совсем иначе. Это есть внут-

реннее отношение — отношение восприятия и любви, присутствия и 

радости, откуда и возникает своеобразное и таинственное единение 

человека с Богом. 

Человек воспринимает дыхание Божие в глубине своего лично-

го духа, — не слухом, и не словом, а сердцем — тем таинственным и 

глубоким чувствилищем, которое мы называем «верою» и «молит-

вою», а также — вдохновением, совестью, очевидностью или иным 

актом созерцающей любви. Испытав что-либо из этого, — одним ак-

том или многими, долго или кратко, — человек обновляется. 

Сущность этого обновления состоит в том, что человек, по 

слову Евангелия, научается быть и жить на земле в качестве земного 

«сына» Божия. Для этого надо, чтобы человек любил Бога и вместе с 

Богом любил то совершенное, что Бог любит; и желал Бога и вместе 

с Богом желал того божественного, чего Бог желает; — и созерцал Бо-

га и Его Творение лучом своего сердечного созерцания и стремился 

узреть то, что Бог зрит в людях и в мире. 



 16 
Пережив это, человек осуществляет и утверждает свою спо-

собность — «быть с Богом заодно», любить Его и любить с Ним вме-

сте, желать Его и желать с Ним вместе, созерцать Его и созерцать 

с Ним вместе. И если человек раз осуществил эту способность, оценил 

ее смысл и значение, на деле доказал ее и утвердил за собою, то это 

значит, что он вошел в ткань духовной Предметности мира, приоб-

щился ей и включился в нее. Это значит, что он стал к Богу в отноше-

ние «сына» к «Отцу», стал человеком-сыном. Он перестал быть чело-

веком-волком, или просто — «человеком — сыном-земного отца». Он 

стал человеком, воспринявшим своего Небесного Отца: — искрою 

Его огня; каплею из Его предвечного водомета, ценным камнем из 

Его сокровищницы; дыханием Его уст; — Его органом, Его носи-

телем, Его жилищем или храмом, — Его сыном, имеющим призва-

ние и право говорить Ему «Отче наш!»... 

Вот откуда родится то основное, без чего нет духовной лично-

сти — чувство собственного духовного достоинства; — это не само-

мнение, не самоуверенность, не тщеславие, не честолюбие и не гор-

дость, а именно чувство собственного духовного достоинства, в ко-

тором уважение к своему духу есть в то же самое время смирение пе-

ред лицом Божиим; — и это даже не «чувство», ибо чувство неустой-

чиво и скоропреходяще, это предметная уверенность, доведенная до 

очевидности, до убеждения, до основы личной жизни. 

Это не есть повышенная или преувеличенная самооценка, все-

гда голодающая по чужому признанию; здесь дело не в оценке своего 

земного состава, но в способности утвердиться в своем сверхземном 

составе, т.е. установить в себе алтарь Божий и поддерживать на нем 

огонь Божий (по древнему гимну: «Тебе в сердцах алтарь по-

ставим»...), и обратиться к Богу со словом «Отец» и с делами «сына». 

Всякому человеку доступно, и достойно, и необходимо поста-

вить в своем сердце этот молитвенный алтарь, внимать зовам совести 

и чести и сделать свою волю орудием Воли Божией, — и тем утвер-

дить в себе духовное достоинство, как основу личной жизни, как 



 17 
верное мерило людей и их поступков, как чувство личного, обще-

ственного и политического ранга. 

От этого у человека делается непроизносимое устно и словес-

но, но вечно живое «рассуждение» или волевое решение вроде следу-

ющего: «как совершу я это злое дело, я, предстоящий моему Богу и 

освещаемый Его огнем?»; или: «как войду я сегодня в единение с Бо-

гом, покривив душой?»; или: «как соблазнюсь я взяткою, если я при-

зван ткать ризу Божию?»; — «как оправдаю я эту жизнь притворства 

и лжи перед живущим во мне сыном Божиим?»; — «как уроню в себе 

носитель Духа?»; — «если совершу эту низость,— то куда я денусь от 

живущего во мне дыхания уст Его?»;— «что останется от меня, если 

угашу в себе Его огонь?»... — И все это есть не что иное, как голос 

собственного духовного достоинства, дающий человеку живую со-

вестливость, повышенное чувство ответственности, непрерывное 

предстояние, верное и спокойное хождение по Его путям, прилежное 

ткание ризы Его. А если выразить все это в общей, осторожной и ску-

пой философской формуле, то это есть Предметность сердца, воли и 

дела. 

Вот к чему надо воспитывать новые поколения русских лю-

дей. Вот в чем нуждается свободный, достойный, гражданственный 

русский человек. Вот в чем спасение и расцвет грядущей России. И 

о том, как нам создать на этих основах новое русское воспитание и 

образование, — должны быть все наши помыслы.              


